Haltung, die bewegt .

—

0
o
=
<
=1

|z

o
!

e




6

Titelthema

LEBEN IST BEZIEHUNG, LEBEN IST YAJNA

»Fir alle Ewigkeit ist
Brahman inichlose
Darbictung, in vajna

ocbettet.«

Text: Osman Yoncaova

Vom Geschenk der Erdbeeren spricht Robin W. Kim-
merer, als sie das Leben auf dieser Erde als Kreislaufe von
Geben und Nehmen beschreibt, als Schenk-Okonomie
zwischen allem, was an diesem lebendigen Sein Teil hat,

einschlieBlich der Menschen untereinander.

nihrem Buch »Geflochtenes SliBgras«
I geht die Professorin fir Umweltwis-
senschaften der Weisheit ihrer Vorfah-
ren nach. Sie folgt den Spuren der indige-
nen Kulturen Nordamerikas und zeichnet
mit ihren Reflexionen ein lebendiges Bild
einer Lebensweise im Bewusstsein gegen-
seitiger Bezogenheit. Genau dieses Selbst-
verstdndnis kommt in einer Kernaussage
der Bhagavadgita zum Ausdruck: Leben ist
yajfia, ichlose Darbietung des eigenen We-
sens im Wechselspiel mit einer groReren
Ganzheit, wie die indische Philosophin Vi-
mala Thakar es in ihrem Kommentar zur
Bhagavadgita herausarbeitet — »Leben ist
Beziehung.«

Die G1ta wird als eine Upanishad an-
gesehen und am Ende eines jeden Kapi-
tels wird im Kolophon wiederholt, wovon
sie handelt: »iti shrimad bhagavadgita-
stipanisatsu brahmavidyayam yogashastre
shrikrsnarjunasamvade ..« Die Gita ist
eine Upanishad. Sie handelt von Brahma-
Vidya, dem Wissen um das, was den Ur-
grund allen Seins bildet; von Yoga-Shastra,
der Lehre vom Yoga, davon, wie dieses Wis-
sen zur Anwendung kommt und verwirk-
licht wird im taglichen Leben; und nicht

zuletzt von dem Dialog zwischen der Di-
mension der unermesslichen Wahrheit, die
durch Shri Krishna verkdrpert wird und der
Dimension des menschlichen Lebens, die
durch Arjuna verkorpert wird. Es geht um
Dialog, Austausch und Beziehung zwi-
schen diesen beiden Ebenen des Seins.
(DYF 4/2021)

Menschen, die die Gita von innen ver-
standen haben, wie Gandhi, Sri Aurobindo
und Swami Krishnananda vermitteln uns
einen wertschatzenden Einblick in die
Tiefe ihrer Aussagen. So auch Vimala Tha-
kar. Sie sagt: »Jedes Mal, wenn ich die
G1ta studiere - und ich habe sie mindes-
tens in den letzten flinfzig Jahren meines
Lebens studiert - jedes Mal wenn du sie
berlihrst, findest du eine weitere Nuance,
einen neuen Lichtstrahl, der aus den Wor-
ten hervor stromt.«

Bei der Erlduterung des achten Kapitels
spricht Vimala Thakar von dem Verhalt-
nis zwischen der Dimension der Ganzheit
und der Vielfalt einzelner Gestaltungen.
Sie schreibt, »die unmanifestierte, die un-
teilbare holistische Wirklichkeit, die Brah-
man ist, und die vergédngliche manifes-
tierte Wirklichkeit, die Vielheit, sind Eins.

Deutsches Yoga-Forum 6/2025

.l-l-

]} 'l.
L

i 1|-.{:

3 i e e —

L 4
-
=
=
iy
4
i
L}
| |
]
1
!
.
1
}

v

e
e

i

o

-
Ld

T

L

L%

it

O

o



Titelthema

Das Eine enthalt das Viele und das Viele
enthilt das Eine [..] Jede Gestalt enthalt
die Ganzheit des Lebens.«

Zu dhnlichen Aussagen kommen heu-
tige Denker und Wissenschaftler: Henri Bor-
toft, der mit dem Quantenphysiker Bohm
zum Thema der Ganzheitlichkeit forschte,
sagt im Interview mit Otto Scharmer: »Or-
ganische Vielfalt schlieBt Einheit mit ein
und organische Einheit beinhaltet Vielfalt.«
Ebenda an anderer Stelle: »Wenn das Ganze
in jedem seiner Teile erscheint, dannist das
Teil ein Ort, in dem das Ganze zu fassen ist
[..] Ein Teil ist [so beschaffen] dass das
Ganze sich darin vergegenwaértigt.«

Scharmer et.al. schreiben: »Um die Be-
ziehung zwischen Teilen und dem Ganzen
in organischen Systemen zu erkennen [...]
brauchst du lediglich in den Nachthimmel
hochzuschauen. [..] Irgendwie muss das
Licht des ganzen Himmels in dem kleinen
Raum deines Auges anwesend sein [...] Das
Licht des gesamten Nachthimmels ist in
jedem noch so kleinen Raum anwesend.
Dies ist genau das gleiche Phdnomen, das
sich in einem Hologramm zeigt.« Egal wie
oft man ein Hologramm teilt, jedes Teil-
stlick enthalt das Ganze.

Dass alles in allem enthalten ist, in
wechselseitigem Austausch von der glei-
chen Lebendigkeit durchdrungen und mit-
einander verbunden ist, dass alle Lebens-
formen ihren Ursprung in dem gleichen
Lebensquell haben und darin wieder auf-
gehen, kommt in wunderschdnen Worten
in dem Mantra »ptrnamadah plrnamidam
plrnat ptrnamudacyate ..« zum Ausdruck.
Vimala Thakar lbersetzt: »Die Ganzheit
(Brahman) ist alles, was unsichtbar ist; die
Ganzheit (Brahman) ist alles, was sicht-
bar ist. Die Ganzheit geht aus der Ganzheit
hervor. Wenn die Ganzheit (die Universen)
in Ganzheit (Brahman) eingeht, ist einzig
Ganzheit da.«

Sind das nun einfach nette philosophi-
sche Uberlegungen, oder was hat das mit
dem Alltagsleben zu tun, mit unseren so-
zialen Begegnungen, mit unserem Umgang
mit Tieren, Pflanzen und Meeren, mit unse-
rem Miteinander auf der Erde? Wie erle-
ben wir das Ineinander-Verflochtensein?

Ich sitze auf dem Balkon und lese. Die
Morgensonne scheint. Das Kommen und

Deutsches Yoga-Forum 6/2025

Gehen von Vogelgezwitscher in den Bau-
men. Das Krachzen von Krdahen irgendwo
weiter entfernt liber der Stadt. Das Rattern
der Regionalbahn nach Goéttingen, wenn
sie beim Herausfahren aus dem Bahnhof
beschleunigt. Ein Auto parkt vor dem Haus
ein, dann das Schlagen der Tir. Zwei Men-
schen, die sich begriiBen. Ein Lachen. Der
Tee aus Assam dampft in meinem Glas.
Er hat einen warmen Farbton, an dem ich
mich erfreue. Ich atme den Duft ein. Er-
innerungen an die Kindheit in der Tlrkei
steigen in mir auf. Der rohrende Larm eins
Motorrads wihlt die Stille fiir einen Augen-
blick auf. Dann legen sich die Wellen wie-
der. Die Stille bleibt.

Passiert das alles nur auBBerhalb von
mir? Wieviel davon geschieht in dem Er-
fahrungsraum, mit dem ich mich als Per-
son identifiziere? Wie weit geht die-
ser Raum? Ist es ein Gedankenkonstrukt,
oder kann ich es spliren, dass mein Sein
in diesem Augenblick verknlipft ist mit
den Lebewesen in meiner StraBe, mit
dem Pendelverkehr nach Gottingen, mit
der Sonne und ihrer Warme, mit den Es-
senzen aus der Erde von Assam, mit der
tlrkischen Kultur, mit der deutschen Kul-
tur und Lebensweise?

Die Resonanzen in meinem Korper
kann ich als gewdhnliche Reaktionen ab-
tun und auBer Acht lassen. Wenn ich aber
genauer hinschaue, entdecke ich, dass das,
was drauBen geschieht, sich in mir wi-
derspiegelt und einen Teil meiner gegen-
wartigen Innenerfahrung bildet. Die Spie-
gelungen sind ein Teil von mir. Mit der
Zeit wiederholen sich bestimmte Quali-
taten und reichern sich in mir an. Es ist
ein Unterschied, ob ich zum Beispiel auf
Dauer den Eindriicken in einer GroRstadt
ausgesetzt oder an einem naturnahen Ort
bin. Meine ganze physische und psychi-
sche Verfassung wird davon gepragt. Was
drauBen war, modelliert meine innere
Substanz. Umgekehrt wirke ich durch die
Art meines Tuns in mein soziales Umfeld.
Durch mein Handeln, durch meine Lebens-
weise, meine Konsumgewohnheiten, prage
ich mein soziales und nattirliches Umfeld.
Hierflir trage ich eine Verantwortung. In-
nen und AuBBen, AuBen und Innen bedin-
gen sich gegenseitig.



Titelthema

Deutsches Yoga-Forum 6/2025

Vimala Thakar unterstreicht, dass der
Schwerpunkt in der Gita auf der Botschaft
liegt, dass wir keine isolierten Einzelwe-
sen sind. Sie erldutert weiter, dass Leben
in Beziehung zu sein bedeutet und in die
Kreisldufe von Geben und Nehmen auf der
Erde eingebunden zu sein. Und dass je-
des wahre Handeln, welches aus dem Be-
wusstsein der Ganzheit hervorgeht, ein
yajfa, eine Darbietung des eigenen Poten-
zials an die Gesamtheit des miteinander
verflochtenen Seins ist. Diese Ganzheit zu
leben, das ist Yoga. Die grundlegende Frage,
der die G1ta nachgeht, erklart Thakar, ist,
wie es gelingt, den Bogen zu halten zwi-
schen der Bewusstheit fiir die Ganzheit-
lichkeit des Lebens, flir die unermessli-
che, unvergdngliche Wirklichkeit des Seins,
fir Brahman einerseits, und gleichzeitigin
dieser Welt verganglicher Phdnomene, ein-
schlieBlich unseres Selbst, zu leben.

»Das gelingt durch Yoga, gelingt durch
abhyasax, erlautert Vimala Thakar. »Wer
nicht in sich selbst diszipliniert ist, hat es
schwer, den Zustand des Yoga zu erreichen;
doch wer sich mit den angemessenen
Mitteln in sich selbst ausrichtet, gelangt

dorthin,« steht in der Gita (Bhg 6.36). Der
unstete Geist, der sich in tausend Verlo-
ckungen, persdnlichen Bestrebungen und

Begierden verliert »kann gezdhmt werden
durch stetige Praxis (abhyasa) und Losge-
lassenheit (vairagya)« (Bhg 6.35). Thakar
erklart, dass abhyasa dazu dient, die Sinne,
den Korper, die physische Existenz so zu
erziehen, »dass sie zu einem selbstver-
standlichen Akt der Darbietung fahig wer-
den, fahig zu karma, zu wahrem Handeln.«

Thakar weist darauf hin, dass die Gita
zwischen karma und kriya unterscheidet.
Aktivitaten, die von ungezligeltem Verlan-
gen, innerem Drangen und Zerstreuung ge-
leitet sind, werden als kriya bezeichnet, er-
lautert sie. »Wenn es eine Bewegung ist,
die aus der Ganzheit deines Seins hervor-
geht, auf eine nicht selbstbezogene Art,
mit einem Gefiihl von yajfia, einem Ge-
fiihl selbstvergessener Darbietung, dann
ist diese Handlung ein karma.« »Lerne
karma, wahres Handeln,« fordert Thakar
auf, »lerne jeden einzelnen Moment voll-
sténdig zu leben und bewege dich durch
jeden Moment mit der Ganzheit dei-
nes Wesens. Lasse jeden Moment eine

Darbietung sein, ein yajfia, ein Verschen-
ken, ein Miteinanderteilen.«

Ein solches Handeln steht in Bezug zum
dharma. »Worauf sich das Wort dharma
bezieht, ist die Qualitit deines Lebenswan-
dels, das Verschenken der Ganzheit deines
Wesens. Alles, was du tust, mit einem Ge-
fihl von Verantwortung zu tun, das ist die
Bedeutung von dharma.« An anderer Stelle
sagt sie: »Eine kosmische EntduBerung,
yajfia, vollzieht sich im gesamten Univer-
sum. In unserem Leben, auf der vergéng-
lichen Ebene dessen, was geboren wurde
und sterben wird, ist alles ein Verschenken,
eine Darbietung, yajiia; egal ob du einem
Kind das Leben schenkst, ob du dein We-
sen durch die Sprache verschenkst, ob du
dein Wesen durch Liebe und Miteinander-
teilen verschenkst.«

Thakar erklart, in Verantwortung zu ge-
hen, etwas zu verantworten bedeute, eine
Antwort zu geben auf das, wonach dich
das Leben fragt. »Eine Antwort zu ge-
ben, begriindet eine Beziehung. Auf diese
Weise leben Menschen gemeinsam. In der
Fahigkeit, zu antworten, kommt Gemein-
schaftlichkeit zum Ausdruck, kommt die



gegenseitige Verflochtenheit des Lebens
zum Ausdruck. Deshalb bedeutet Leben, in
Beziehung zu sein. Leben ist Beziehung.«

»0hne yajfia ist Leben nicht modglich,«
stellt Thakar fest, »Erde, Weltraum, Sonne,
Mond, Wasser, die Bdume, sie alle vollflih-
ren yajias.« Jedes Leben auf diesem Pla-
neten ist untrennbar verbunden mit den
Kreislaufen von Geben und Nehmen. Je-
der Atemzug ist ein Nehmen und Geben.
Gleichzeitig begriindet jeder Akt von Ge-
ben oder Nehmen eine Beziehung.

Robin W. Kimmerer schreibt: »Ge-
schenke der Erde oder von jemand ande-
rem begriinden eine besondere Beziehung,
eine Art Pflicht zum Geben, Empfangen,
und zum Erwidern. Das Feld beschenkte
uns [Kinder], wir beschenkten Dad, und wir
versuchten, wiederum die Erdbeeren zu
beschenken. Wenn die Beerenzeit vorbei
war, bildeten die Pflanzen schlanke Aus-
laufer aus, [...] so jatete ich kleine Stellen
frei, wo die Auslaufer den Boden beriihr-
ten. Bald wiirde der Auslaufer kleine Wur-
zeln austreiben, und im Herbst wiirde es
dann noch mehr Pflanzen geben, die im
nadchsten Erdbeermond bliihen wirden.
Das brachte uns niemand bei - die Erdbee-
ren zeigten es uns selbst. Weil sie uns ein
Geschenk gemacht hatten, entstand zwi-
schen uns eine anhaltende Beziehung.«

Den Aussagen der Gita liegt die Er-
kenntnis zugrunde, dass zwischen allem
im Kosmos ein Zusammenhang besteht,
wie Vimala Thakar darlegt. Eine Intelligenz,
ein ordnendes, gestaltendes Prinzip, das
in allen Manifestationen wirkt, sie mitei-
nander in Beziehung setzt, sie formt, ver-
andert, verwandelt. Sie weist darauf hin,
dass Physiker heute zu dhnlichen Feststel-
lungen kommen. Wenn du zum Beispiel
die Arbeiten von David Bohm oder ande-
ren Physikern studierst, sagt sie, »begeg-
nest du der Aussage, dass dem Urgrund
der Existenz Uber ein Nichts der Leere hin-
aus eine Intelligenz innezuwohnen scheint.
Sie [die Physiker] nennen es héhere Intel-
ligenz. Die hdhere Intelligenz ist enthal-
ten in der Erde, in Wasser, Feuer, Luft, in
der Leere des Raums, in Klang, in Gedan-
kenenergie, im Verstand.« Das kosmische
Sein hat eine zweifache Natur, erldutert
sie die Aussagen im Kapitel sieben der Gita.

Titelthema

Es gibt auBer der Materie, aus der das Uni-
versum gebildet wird, eine subtile Dimen-
sion des Seins, die Intelligenz genannt wird,
»prasent in jeder Gestalt und doch ulber
sie hinausgehend [..] Brahman ist jene
transzendente Intelligenz.«

Leben ist Beziehung. Was geschieht mit
unserer Beziehung zu anderen Menschen,
zum Leben und zur kosmischen Intelligenz
im Zeitalter der klinstlichen Intelligenz?
Wenn Sprachcomputer das Telefonge-
sprach mit der Arztpraxis ersetzen? Wenn
Ubersetzungsmaschinen die Ubersetzer
ersetzen, die sonst immer auch ein Bezie-
hungsfeld hergestellt haben, Beziehungen
zwischen Menschen und Kulturen gefloch-
ten haben? Wo bleibt die Beziehung, das
flihlende Miteinander, wenn diese Fragen
vor Entzlickung Uber die Geschwindig-
keit, in der Texte transkribiert werden, in
der Gesprochenes in eine andere Sprache
Ubersetzt wird, nicht sorgfaltig bedacht
werden? Der Nobelpreistrdger Geoffrey
Hinton, der als Taufpate der kiinstlichen
Intelligenz angesehen wird, setzt inzwi-
schen sein Leben daran, Segen und Ge-
fahren der Kl zu tberdenken und dartiber
aufzuklaren.

»Das Kardinalproblem aller sozialen
Entwicklungsprobleme, mit denen wir es
heute auf allen Kontinenten zu tun haben,
[ist] der Blickwechsel von meiner Sicht
des Problems hin zu einer Perspektive,
wo ich vom Ganzen her auf die Gesamt-
situation und auf mich selbst sehe,« sagt
Scharmer. Um ein umfassendes Bild von
mir selbst und der Wirklichkeit zu bekom-
men, muss ich auch meine Yoga-Praxis in
das soziale Feld hineintragen. J. Krishna-
murti stellt fest: »Ich muss mir meines
eigenen Selbst in seinem ganzen Umfang
gewahr werden und das umfasst das Be-
wusstsein des Individuums und der Gesell-
schaft [..] Ich kann mich nur in Beziehung
zu anderen wahrnehmen, weil alles Leben
Beziehung ist.«

Eine Unterweisung Krishnas an Arjuna
gibt Vimala Thakar mit den Worten wider:
»Du bist integraler Bestandteil des kos-
mischen Lebens; du bist wie der Fisch im
Ozean. Wenn du dies verstehst, wirst du
hineingehen in den Ozean der Ganzheit.«
Doch das Wissen um die Ganzheit genligt

Deutsches Yoga-Forum 6/2025

nicht. Ich muss es auch flihlen und ver-
stehen und leben. Mich innerlich ausrich-
ten auf die Ganzheit, mich frei machen
von den begrenzten, auf mich selbst fo-
kussierten Bestrebungen, mich 6ffnen fiir
das grofRe Bild, in dem ich lebe, und han-
deln im Bewusstsein der Ganzheit, mich
hergeben, mich entauBern fiir das Wohl
der Lebendigkeit auf dieser Erde - dies ist
der Weg des Yoga.

Literatur/Quellen:

Bhagavad Gita 3.15

Kimmerer, Robin Wall: Geflochtenes SUiRB-
gras. Berlin: Aufbau Verlag, 2021

Thakar, Vimala: Insights into the Bhagavad
G1ta. Delhi: Motilal Banarsidass, 2005

Henry Bortoft/Claus Otto Scharmer: Le-
bendige Wahrnehmung von Ganzhei-
ten - Goethes Bedeutung flr die Or-
ganisationsentwicklung. In: Ballreich,
R. u.a.: Organisationsentwicklung und
Konfliktmanagment. Bern: Haupt Ver-
lag, 20212 (ePub)

Scharmer et. al.: Presence. London: Nicho-
las Brealey Publishing, 2005 (e-hook)

Deutsche Welle: Nobelpreistrager
Geoffrey Hinton warnt vor Gefah-
ren durch KIl. www.dw.com/de/no-
belpreistr%C3%A4ger-geoffrey-hin-
ton-warnt-vor-gefahren-durch-ki/
video-72633510

Krishnamurti, Jiddu: Einbruch in die Frei-
heit. Miinchen: Lotos Verlag, 2009/1969

OSMAN YONCAOVA

Yogalehrer BDY/EYU und IYP. Erste Begegnung
mit dem klassischen Yoga und Hatha-Yoga durch
Tanja Sailer (IYP) vor etwa 30 Jahren. Seither
sind die Lehren des Yoga ein integraler Bestand-
teil in seinem alltaglichen Leben. Heute ist er re-
gelmaBiger Schiler von Dr. Shrikrishna Bhushan
Tengshe. Den Schwerpunkt seiner Unterrichts-
tatigkeit bilden pranayama und Meditation. Er
formt seinen Unterricht vor dem Hintergrund, die
Aussagen insbesondere des Yoga-Sttra und der
Bhagavadgita in ihrer Bedeutung fiir das Alltagsle-
ben erfahrbar zu machen. www.atmendesyoga.de



