
Dezember/Januar
Heft 6/2025

Deutsches
Yoga-Forum

N
E
U
E
S
 B
D
Y
O
G
A-
H
A
N
D
B
U
C
H
 F
Ü
R 

Y
O
G
A-
Ü
B
E
N
D
E
 U
N
D
 L
E
H
R
E
N
D
E

OM, IST DAS  
HINDUISTISCH  
ODER YOGA?

DER NEUE BDYOGA-VORSTAND  
STELLT SICH VOR

Y
O
G
A
 W
IR

K
T
 –
 J
E
D
E
N
 T
A
G

Yo
ga

 is
t W

el
tb

ez
u

g



Leben ist Beziehung, Leben ist yajñā

»Für alle Ewigkeit ist 
Brahman in ichlose 
Darbietung, in yajña 
gebettet.« 
Text: Osman Yoncaova

Vom Geschenk der Erdbeeren spricht Robin W. Kim-
merer, als sie das Leben auf dieser Erde als Kreisläufe von 
Geben und Nehmen beschreibt, als Schenk-Ökonomie 
zwischen allem, was an diesem lebendigen Sein Teil hat, 
einschließlich der Menschen untereinander. 

In ihrem Buch »Geflochtenes Süßgras« 
geht die Professorin für Umweltwis-

senschaften der Weisheit ihrer Vorfah-
ren nach. Sie folgt den Spuren der indige-
nen Kulturen Nordamerikas und zeichnet 
mit ihren Reflexionen ein lebendiges Bild 
einer Lebensweise im Bewusstsein gegen-
seitiger Bezogenheit. Genau dieses Selbst-
verständnis kommt in einer Kernaussage 
der Bhagavadgītā zum Ausdruck: Leben ist 
yajñā, ichlose Darbietung des eigenen We-
sens im Wechselspiel mit einer größeren 
Ganzheit, wie die indische Philosophin Vi-
mala Thakar es in ihrem Kommentar zur 
Bhagavadgītā herausarbeitet – »Leben ist 
Beziehung.« 

Die Gītā wird als eine Upanishad an-
gesehen und am Ende eines jeden Kapi-
tels wird im Kolophon wiederholt, wovon 
sie handelt: »iti shrīmad bhagavadgītā
sūpanisatsu brahmavidyāyām yogashāstre 
shrīkrsnārjunasamvāde ...« Die Gītā ist 
eine Upanishad. Sie handelt von Brahma-
Vidya, dem Wissen um das, was den Ur-
grund allen Seins bildet; von Yoga-Shāstra, 
der Lehre vom Yoga, davon, wie dieses Wis-
sen zur Anwendung kommt und verwirk-
licht wird im täglichen Leben; und nicht 

zuletzt von dem Dialog zwischen der Di-
mension der unermesslichen Wahrheit, die 
durch Shrī Krishna verkörpert wird und der 
Dimension des menschlichen Lebens, die 
durch Arjuna verkörpert wird. Es geht um 
Dialog, Austausch und Beziehung zwi-
schen diesen beiden Ebenen des Seins. 
(DYF 4/2021)

Menschen, die die Gītā von innen ver-
standen haben, wie Gandhi, Sri Aurobindo 
und Swami Krishnananda vermitteln uns 
einen wertschätzenden Einblick in die 
Tiefe ihrer Aussagen. So auch Vimala Tha-
kar. Sie sagt: »Jedes Mal, wenn ich die 
Gītā studiere – und ich habe sie mindes-
tens in den letzten fünfzig Jahren meines 
Lebens studiert –  jedes Mal wenn du sie 
berührst, findest du eine weitere Nuance, 
einen neuen Lichtstrahl, der aus den Wor-
ten hervor strömt.«

Bei der Erläuterung des achten Kapitels 
spricht Vimala Thakar von dem Verhält-
nis zwischen der Dimension der Ganzheit 
und der Vielfalt einzelner Gestaltungen. 
Sie schreibt, »die unmanifestierte, die un-
teilbare holistische Wirklichkeit, die Brah-
man ist, und die vergängliche manifes-
tierte Wirklichkeit, die Vielheit, sind Eins. 

6 Titelthema Deutsches Yoga-Forum 6/2025



Das Eine enthält das Viele und das Viele 
enthält das Eine […] Jede Gestalt enthält 
die Ganzheit des Lebens.«

Zu ähnlichen Aussagen kommen heu-
tige Denker und Wissenschaftler: Henri Bor-
toft, der mit dem Quantenphysiker Bohm 
zum Thema der Ganzheitlichkeit forschte, 
sagt im Interview mit Otto Scharmer: »Or-
ganische Vielfalt schließt Einheit mit ein 
und organische Einheit beinhaltet Vielfalt.« 
Ebenda an anderer Stelle: »Wenn das Ganze 
in jedem seiner Teile erscheint, dann ist das 
Teil ein Ort, in dem das Ganze zu fassen ist 
[…] Ein Teil ist [so beschaffen] dass das 
Ganze sich darin vergegenwärtigt.«

Scharmer et.al. schreiben: »Um die Be-
ziehung zwischen Teilen und dem Ganzen 
in organischen Systemen zu erkennen […] 
brauchst du lediglich in den Nachthimmel 
hochzuschauen. […] Irgendwie muss das 
Licht des ganzen Himmels in dem kleinen 
Raum deines Auges anwesend sein […] Das 
Licht des gesamten Nachthimmels ist in 
jedem noch so kleinen Raum anwesend. 
Dies ist genau das gleiche Phänomen, das 
sich in einem Hologramm zeigt.« Egal wie 
oft man ein Hologramm teilt, jedes Teil-
stück enthält das Ganze.

Dass alles in allem enthalten ist, in 
wechselseitigem Austausch von der glei-
chen Lebendigkeit durchdrungen und mit-
einander verbunden ist, dass alle Lebens-
formen ihren Ursprung in dem gleichen 
Lebensquell haben und darin wieder auf-
gehen, kommt in wunderschönen Worten 
in dem Mantra »pūrnamadah pūrnamidam 
pūrnāt pūrnamudacyate …« zum Ausdruck. 
Vimala Thakar übersetzt: »Die Ganzheit 
(Brahman) ist alles, was unsichtbar ist; die 
Ganzheit (Brahman) ist alles, was sicht-
bar ist. Die Ganzheit geht aus der Ganzheit 
hervor. Wenn die Ganzheit (die Universen) 
in Ganzheit (Brahman) eingeht, ist einzig 
Ganzheit da.«

Sind das nun einfach nette philosophi-
sche Überlegungen, oder was hat das mit 
dem Alltagsleben zu tun, mit unseren so-
zialen Begegnungen, mit unserem Umgang 
mit Tieren, Pflanzen und Meeren, mit unse-
rem Miteinander auf der Erde? Wie erle-
ben wir das Ineinander-Verflochtensein?

Ich sitze auf dem Balkon und lese. Die 
Morgensonne scheint. Das Kommen und 

Gehen von Vogelgezwitscher in den Bäu-
men. Das Krächzen von Krähen irgendwo 
weiter entfernt über der Stadt. Das Rattern 
der Regionalbahn nach Göttingen, wenn 
sie beim Herausfahren aus dem Bahnhof 
beschleunigt. Ein Auto parkt vor dem Haus 
ein, dann das Schlagen der Tür. Zwei Men-
schen, die sich begrüßen. Ein Lachen. Der 
Tee aus Assam dampft in meinem Glas. 
Er hat einen warmen Farbton, an dem ich 
mich erfreue. Ich atme den Duft ein. Er-
innerungen an die Kindheit in der Türkei 
steigen in mir auf. Der röhrende Lärm eins 
Motorrads wühlt die Stille für einen Augen-
blick auf. Dann legen sich die Wellen wie-
der. Die Stille bleibt.

Passiert das alles nur außerhalb von 
mir? Wieviel davon geschieht in dem Er-
fahrungsraum, mit dem ich mich als Per-
son identifiziere? Wie weit geht die-
ser Raum? Ist es ein Gedankenkonstrukt, 
oder kann ich es spüren, dass mein Sein 
in diesem Augenblick verknüpft ist mit 
den Lebewesen in meiner Straße, mit 
dem Pendelverkehr nach Göttingen, mit 
der Sonne und ihrer Wärme, mit den Es-
senzen aus der Erde von Assam, mit der 
türkischen Kultur, mit der deutschen Kul-
tur und Lebensweise?

Die Resonanzen in meinem Körper 
kann ich als gewöhnliche Reaktionen ab-
tun und außer Acht lassen. Wenn ich aber 
genauer hinschaue, entdecke ich, dass das, 
was draußen geschieht, sich in mir wi-
derspiegelt und einen Teil meiner gegen-
wärtigen Innenerfahrung bildet. Die Spie-
gelungen sind ein Teil von mir. Mit der 
Zeit wiederholen sich bestimmte Quali-
täten und reichern sich in mir an. Es ist 
ein Unterschied, ob ich zum Beispiel auf 
Dauer den Eindrücken in einer Großstadt 
ausgesetzt oder an einem naturnahen Ort 
bin. Meine ganze physische und psychi-
sche Verfassung wird davon geprägt. Was 
draußen war, modelliert meine innere 
Substanz. Umgekehrt wirke ich durch die 
Art meines Tuns in mein soziales Umfeld. 
Durch mein Handeln, durch meine Lebens-
weise, meine Konsumgewohnheiten, präge 
ich mein soziales und natürliches Umfeld. 
Hierfür trage ich eine Verantwortung. In-
nen und Außen, Außen und Innen bedin-
gen sich gegenseitig.

7 Titelthema Deutsches Yoga-Forum 6/2025

©
 R

ic
h

ar
d

 W
eh

le
r



Darbietung sein, ein yajña, ein Verschen-
ken, ein Miteinanderteilen.« 

Ein solches Handeln steht in Bezug zum 
dharma. »Worauf sich das Wort dharma 
bezieht, ist die Qualität deines Lebenswan-
dels, das Verschenken der Ganzheit deines 
Wesens. Alles, was du tust, mit einem Ge-
fühl von Verantwortung zu tun, das ist die 
Bedeutung von dharma.« An anderer Stelle 
sagt sie: »Eine kosmische Entäußerung, 
yajña, vollzieht sich im gesamten Univer-
sum. In unserem Leben, auf der vergäng-
lichen Ebene dessen, was geboren wurde 
und sterben wird, ist alles ein Verschenken, 
eine Darbietung, yajña; egal ob du einem 
Kind das Leben schenkst, ob du dein We-
sen durch die Sprache verschenkst, ob du 
dein Wesen durch Liebe und Miteinander-
teilen verschenkst.«

Thakar erklärt, in Verantwortung zu ge-
hen, etwas zu verantworten bedeute, eine 
Antwort zu geben auf das, wonach dich 
das Leben fragt. »Eine Antwort zu ge-
ben, begründet eine Beziehung. Auf diese 
Weise leben Menschen gemeinsam. In der 
Fähigkeit, zu antworten, kommt Gemein-
schaftlichkeit zum Ausdruck, kommt die 

dorthin,« steht in der Gītā (Bhg 6.36). Der 
unstete Geist, der sich in tausend Verlo-
ckungen, persönlichen Bestrebungen und 
Begierden verliert »kann gezähmt werden 
durch stetige Praxis (abhyāsa) und Losge-
lassenheit (vairāgya)« (Bhg 6.35). Thakar 
erklärt, dass abhyāsa dazu dient, die Sinne, 
den Körper, die physische Existenz so zu 
erziehen, »dass sie zu einem selbstver-
ständlichen Akt der Darbietung fähig wer-
den, fähig zu karma, zu wahrem Handeln.« 

Thakar weist darauf hin, dass die Gītā 
zwischen karma und kriyā unterscheidet. 
Aktivitäten, die von ungezügeltem Verlan-
gen, innerem Drängen und Zerstreuung ge-
leitet sind, werden als kriyā bezeichnet, er-
läutert sie. »Wenn es eine Bewegung ist, 
die aus der Ganzheit deines Seins hervor-
geht, auf eine nicht selbstbezogene Art, 
mit einem Gefühl von yajña, einem Ge-
fühl selbstvergessener Darbietung, dann 
ist diese Handlung ein karma.« »Lerne 
karma, wahres Handeln,« fordert Thakar 
auf, »lerne jeden einzelnen Moment voll-
ständig zu leben und bewege dich durch 
jeden Moment mit der Ganzheit dei-
nes Wesens. Lasse jeden Moment eine 

Vimala Thakar unterstreicht, dass der 
Schwerpunkt in der Gītā auf der Botschaft 
liegt, dass wir keine isolierten Einzelwe-
sen sind. Sie erläutert weiter, dass Leben 
in Beziehung zu sein bedeutet und in die 
Kreisläufe von Geben und Nehmen auf der 
Erde eingebunden zu sein. Und dass je-
des wahre Handeln, welches aus dem Be-
wusstsein der Ganzheit hervorgeht, ein 
yajña, eine Darbietung des eigenen Poten-
zials an die Gesamtheit des miteinander 
verflochtenen Seins ist. Diese Ganzheit zu 
leben, das ist Yoga. Die grundlegende Frage, 
der die Gītā nachgeht, erklärt Thakar, ist, 
wie es gelingt, den Bogen zu halten zwi-
schen der Bewusstheit für die Ganzheit-
lichkeit des Lebens, für die unermessli-
che, unvergängliche Wirklichkeit des Seins, 
für Brahman einerseits, und gleichzeitig in 
dieser Welt vergänglicher Phänomene, ein-
schließlich unseres Selbst, zu leben.

»Das gelingt durch Yoga, gelingt durch 
abhyāsa«, erläutert Vimala Thakar. »Wer 
nicht in sich selbst diszipliniert ist, hat es 
schwer, den Zustand des Yoga zu erreichen; 
doch wer sich mit den angemessenen 
Mitteln in sich selbst ausrichtet, gelangt 

8 Titelthema Deutsches Yoga-Forum 6/2025



gegenseitige Verflochtenheit des Lebens 
zum Ausdruck. Deshalb bedeutet Leben, in 
Beziehung zu sein. Leben ist Beziehung.«

»Ohne yajña ist Leben nicht möglich,« 
stellt Thakar fest, »Erde, Weltraum, Sonne, 
Mond, Wasser, die Bäume, sie alle vollfüh-
ren yajñas.« Jedes Leben auf diesem Pla-
neten ist untrennbar verbunden mit den 
Kreisläufen von Geben und Nehmen. Je-
der Atemzug ist ein Nehmen und Geben. 
Gleichzeitig begründet jeder Akt von Ge-
ben oder Nehmen eine Beziehung. 

Robin W. Kimmerer schreibt: »Ge-
schenke der Erde oder von jemand ande-
rem begründen eine besondere Beziehung, 
eine Art Pflicht zum Geben, Empfangen, 
und zum Erwidern. Das Feld beschenkte 
uns [Kinder], wir beschenkten Dad, und wir 
versuchten, wiederum die Erdbeeren zu 
beschenken. Wenn die Beerenzeit vorbei 
war, bildeten die Pflanzen schlanke Aus-
läufer aus, [...] so jätete ich kleine Stellen 
frei, wo die Ausläufer den Boden berühr-
ten. Bald würde der Ausläufer kleine Wur-
zeln austreiben, und im Herbst würde es 
dann noch mehr Pflanzen geben, die im 
nächsten Erdbeermond blühen würden. 
Das brachte uns niemand bei – die Erdbee-
ren zeigten es uns selbst. Weil sie uns ein 
Geschenk gemacht hatten, entstand zwi-
schen uns eine anhaltende Beziehung.« 

Den Aussagen der Gītā liegt die Er-
kenntnis zugrunde, dass zwischen allem 
im Kosmos ein Zusammenhang besteht, 
wie Vimala Thakar darlegt. Eine Intelligenz, 
ein ordnendes, gestaltendes Prinzip, das 
in allen Manifestationen wirkt, sie mitei-
nander in Beziehung setzt, sie formt, ver-
ändert, verwandelt. Sie weist darauf hin, 
dass Physiker heute zu ähnlichen Feststel-
lungen kommen. Wenn du zum Beispiel 
die Arbeiten von David Bohm oder ande-
ren Physikern studierst, sagt sie, »begeg-
nest du der Aussage, dass dem Urgrund 
der Existenz über ein Nichts der Leere hin-
aus eine Intelligenz innezuwohnen scheint. 
Sie [die Physiker] nennen es höhere Intel-
ligenz. Die höhere Intelligenz ist enthal-
ten in der Erde, in Wasser, Feuer, Luft, in 
der Leere des Raums, in Klang, in Gedan-
kenenergie, im Verstand.« Das kosmische 
Sein hat eine zweifache Natur, erläutert 
sie die Aussagen im Kapitel sieben der Gītā. 

Es gibt außer der Materie, aus der das Uni-
versum gebildet wird, eine subtile Dimen-
sion des Seins, die Intelligenz genannt wird, 
»präsent in jeder Gestalt und doch über 
sie hinausgehend […] Brahman ist jene 
transzendente Intelligenz.«

Leben ist Beziehung. Was geschieht mit 
unserer Beziehung zu anderen Menschen, 
zum Leben und zur kosmischen Intelligenz 
im Zeitalter der künstlichen Intelligenz? 
Wenn Sprachcomputer das Telefonge-
spräch mit der Arztpraxis ersetzen? Wenn 
Übersetzungsmaschinen die Übersetzer 
ersetzen, die sonst immer auch ein Bezie-
hungsfeld hergestellt haben, Beziehungen 
zwischen Menschen und Kulturen gefloch-
ten haben? Wo bleibt die Beziehung, das 
fühlende Miteinander, wenn diese Fragen 
vor Entzückung über die Geschwindig-
keit, in der Texte transkribiert werden, in 
der Gesprochenes in eine andere Sprache 
übersetzt wird, nicht sorgfältig bedacht 
werden? Der Nobelpreisträger Geoffrey 
Hinton, der als Taufpate der künstlichen 
Intelligenz angesehen wird, setzt inzwi-
schen sein Leben daran, Segen und Ge-
fahren der KI zu überdenken und darüber 
aufzuklären.

»Das Kardinalproblem aller sozialen 
Entwicklungsprobleme, mit denen wir es 
heute auf allen Kontinenten zu tun haben, 
[ist] der Blickwechsel von meiner Sicht 
des Problems hin zu einer Perspektive, 
wo ich vom Ganzen her auf die Gesamt-
situation und auf mich selbst sehe,« sagt 
Scharmer. Um ein umfassendes Bild von 
mir selbst und der Wirklichkeit zu bekom-
men, muss ich auch meine Yoga-Praxis in 
das soziale Feld hineintragen. J. Krishna-
murti stellt fest: »Ich muss mir meines 
eigenen Selbst in seinem ganzen Umfang 
gewahr werden und das umfasst das Be-
wusstsein des Individuums und der Gesell-
schaft […] Ich kann mich nur in Beziehung 
zu anderen wahrnehmen, weil alles Leben 
Beziehung ist.« 

Eine Unterweisung Krishnas an Arjuna 
gibt Vimala Thakar mit den Worten wider: 
»Du bist integraler Bestandteil des kos-
mischen Lebens; du bist wie der Fisch im 
Ozean. Wenn du dies verstehst, wirst du 
hineingehen in den Ozean der Ganzheit.« 
Doch das Wissen um die Ganzheit genügt 

nicht. Ich muss es auch fühlen und ver-
stehen und leben. Mich innerlich ausrich-
ten auf die Ganzheit, mich frei machen 
von den begrenzten, auf mich selbst fo-
kussierten Bestrebungen, mich öffnen für 
das große Bild, in dem ich lebe, und han-
deln im Bewusstsein der Ganzheit, mich 
hergeben, mich entäußern für das Wohl 
der Lebendigkeit auf dieser Erde – dies ist 
der Weg des Yoga. 

Literatur/Quellen:

Bhagavad Gītā 3.15
Kimmerer, Robin Wall: Geflochtenes Süß-

gras. Berlin: Aufbau Verlag, 2021
Thakar, Vimala: Insights into the Bhagavad 

Gītā. Delhi: Motilal Banarsidass, 2005
Henry Bortoft/Claus Otto Scharmer: Le-

bendige Wahrnehmung von Ganzhei-
ten  –  Goethes Bedeutung für die Or-
ganisationsentwicklung. In: Ballreich, 
R. u.a.: Organisationsentwicklung und 
Konfliktmanagment. Bern: Haupt Ver-
lag, 20212 (ePub)

Scharmer et. al.: Presence. London: Nicho-
las Brealey Publishing, 2005 (e-book)

Deutsche Welle :  Nobelpreisträger 
Geoffrey Hinton warnt vor Gefah-
ren durch KI . www.dw.com/de/no-
belpreistr%C3%A4ger-geoffrey-hin-
ton-warnt-vor-gefahren-durch-ki/
video-72633510

Krishnamurti, Jiddu: Einbruch in die Frei-
heit. München: Lotos Verlag, 2009/1969

OSMAN YONCAOVA
Yogalehrer BDY/EYU und IYP. Erste Begegnung 
mit dem klassischen Yoga und Hatha-Yoga durch 
Tanja Sailer (IYP) vor etwa 30 Jahren. Seither 
sind die Lehren des Yoga ein integraler Bestand-
teil in seinem alltäglichen Leben. Heute ist er re-
gelmäßiger Schüler von Dr. Shrikrishna Bhushan 
Tengshe. Den Schwerpunkt seiner Unterrichts-
tätigkeit bilden prānāyāma und Meditation. Er 
formt seinen Unterricht vor dem Hintergrund, die 
Aussagen insbesondere des Yoga-Sūtra und der 
Bhagavadgītā in ihrer Bedeutung für das Alltagsle-
ben erfahrbar zu machen. www.atmendesyoga.de

9 Titelthema Deutsches Yoga-Forum 6/2025


